
Quando a Igreja se Torna Escola de Linguagem: uma 
carta aberta sobre Palavra, consciência e caridade 
Aos membros e pastores da IECLB, em amor fraterno e temor de Deus 

Irmãs e irmãos em Cristo, 

Escrevo como alguém que ama esta igreja e que conhece, por dentro, o peso que recai 
sobre uma consciência cristã quando novas exigências aparecem vestidas de virtude. Não 
escrevo para “ganhar” um debate cultural, nem para oferecer munição a partidos dentro da 
igreja. Escrevo porque, quando a igreja fala, ela não fala apenas como instituição; ela fala 
como comunidade reunida ao redor da Palavra e dos sacramentos. E quando a igreja 
orienta sua fala, ela toca numa área sensível: o que a Escritura chama de liberdade cristã, e 
o que Lutero chamaria — com toda a força pastoral — de consolo e de cativeiro da 
consciência. 

Em 2025, a IECLB publicou e começou a divulgar o ‘Manual do uso da linguagem inclusiva 
na IECLB e outras questões’. Como o próprio documento afirma já na Apresentação, esse 
material nasce do compromisso da IECLB com a justiça de gênero, conforme a Política de 
Justiça de Gênero aprovada no XXXIII Concílio da Igreja (2022). O documento não trata 
apenas de estilo de redação; ele também fala de justiça, invisibilidade, relações de poder, 
acolhimento e transformações sociais. Há nele material que pode ser útil. Há também, ao 
meu ver, pontos que pedem revisão e debate teológico formal, precisamente para que a 
igreja não faça, sem perceber, aquilo que sempre a ameaça: trocar o centro do evangelho 
por um “bem” que parece incontestável, e com isso amarrar consciências que Cristo 
libertou. 

Permitam-me, então, oferecer esta carta como subsídio: um convite a ler o manual com 
atenção, a distinguir o que é legítimo do que é perigoso, e a discutir como comunidade de fé 
— não como torcida. 

1) A pergunta que governa: quem é senhor de quem? 
Há um ponto que precisamos acertar logo no começo. A pergunta decisiva não é: “a 
linguagem muda com o tempo?” Ela muda. Também não é: “devemos ser sensíveis ao 
sofrimento humano?” Devemos. A pergunta decisiva é outra: 

Quem governa a palavra da igreja?​
Cristo e sua promessa nas Escrituras? Ou um programa externo — ainda que 
bem-intencionado — que redefine virtude, pecado, missão e acolhimento? 

Lutero criticou a filosofia quando ela quis ser “senhora” da teologia. Mas ele não pregou 
uma teologia sem mediações: traduziu, ensinou, catequizou, argumentou, escolheu 
palavras com cuidado. A questão, então, não é “usar ou não usar recursos do nosso 
tempo”, e sim qual lugar eles ocupam. 



O manual, em vários trechos, assume uma linguagem e um enquadramento típicos das 
ciências humanas — por exemplo, quando descreve a linguagem como construção social 
que pode tornar grupos visíveis ou invisíveis, e quando conecta linguagem a processos de 
discriminação e transformação. Isso pode ser descritivamente útil. Porém, quando esse 
enquadramento começa a operar como critério moral normativo, há perigo. Não porque 
justiça e amor não importem, mas porque a igreja não pode permitir que um critério externo 
se torne novo “evangelho” — isto é, novo centro da sua retidão e do seu testemunho. 

2) Três camadas: o que é auxiliar, o que vira norma, e o 
que substitui 
Para que o debate seja justo, precisamos de uma distinção simples e honesta. O uso de 
ferramentas culturais (inclusive teorias sobre linguagem) pode ocorrer em três camadas. 

2.1) Uso auxiliar 

Quando o manual ajuda a escrever com clareza, evitar ambiguidades, perceber que certas 
expressões podem ferir ou confundir, ele pode servir como ferramenta auxiliar. Isso é 
possível e, em alguns casos, desejável. Nem todo ajuste linguístico é concessão teológica. 

2.2) Uso normativo 

Quando o manual começa a funcionar como padrão moral — isto é, quando a escolha de 
termos se torna medida de justiça e amor, e quando “falar certo” se torna sinal de retidão — 
ele deixa de ser apenas auxiliar. Ele ganha peso normativo, ainda que não tenha sido 
promulgado como dogma. 

2.3) Substituição 

Quando o vocabulário teológico (pecado, perdão, reconciliação, santificação, comunhão) 
passa a ser reinterpretrado principalmente como dialeto de uma teoria social — e quando a 
missão da igreja começa a ser narrada mais como “acompanhar transformações” do que 
como pregar Cristo crucificado e ressuscitado — então há substituição. 

Minha preocupação é que o manual, em certos trechos e principalmente em certos usos 
práticos dentro da igreja, corra o risco de deslizar de (1) para (2); e, em alguns ambientes, 
servir de porta para (3). Isso não precisa ser a intenção de quem escreveu. Mas é um efeito 
real: o “código” vira critério de virtude, e a consciência começa a ser governada por um 
padrão para o qual Cristo nunca disse: “quem não fizer assim, está em pecado”. 

3) A consciência: quando “cuidado” vira cativeiro 
Aqui o tom precisa ficar sério, porque aqui tocamos o coração pastoral do problema. 

Um manual de linguagem pode ser um recurso. Mas quando ele se transforma, na prática, 
em instrumento de fiscalização moral, nasce um novo tipo de escrúpulo: 



●​ “Eu posso orar em voz alta, ou vou ser corrigido?” 
●​ “Posso usar a linguagem bíblica e litúrgica como aprendi, ou isso prova que sou 

injusto?” 
●​ “Se eu não adotar tal forma, serei visto como alguém que não ama?” 

Isso gera um “mosteiro” moderno: não de pedras, mas de performance discursiva. E o 
mosteiro sempre promete santidade e termina produzindo ansiedade, comparação, medo 
de errar, e acusação contínua. 

A pergunta luterana é simples: isso consola ou acusa?​
Porque a Lei acusa. E a Lei pode reaparecer com roupa nova — inclusive com roupa de 
justiça. O evangelho, por sua vez, não nos liberta para vivermos sem amor; ele nos liberta 
para amar sem medo. Quando a linguagem se torna medida de acolhimento, o risco é 
transformar acolhimento em performance e converter a comunidade numa sala de prova. 

Isso não significa que palavras não importem. Importam. Mas a igreja precisa lembrar que a 
fé não se mede pela habilidade de dominar um dialeto eclesiástico atualizado, e sim por 
onde a pessoa descansa: em Cristo ou em si mesma. 

4) Lei e Evangelho: o que está em jogo 
teologicamente? 
Aqui a carta precisa ser precisa. 

●​ Lei (no sentido teológico) é tudo aquilo que, mesmo podendo ser bom e justo, passa 
a operar como exigência que mede retidão diante de Deus e diante da comunidade: 
“faça isto e viverá”, “fale assim e será justo”. 

●​ Evangelho é a promessa: Cristo por nós, perdão gratuito, reconciliação, vida 
recebida pela fé. 

Quando se diz “linguagem inclusiva é gesto de justiça e amor”, isso pode ser entendido de 
dois modos: 

1.​ Como sabedoria e cuidado no mundo (coram mundo): uma forma prudente de 
comunicar para evitar ruídos, ser cortês, não criar barreiras desnecessárias. 

2.​ Como marca de virtude e justiça espiritual (coram Deo, ou como pertencimento 
eclesial): um critério pelo qual se distingue os “bons” dos “maus”, os “conscientes” 
dos “insensíveis”. 

O problema surge quando o segundo sentido invade a igreja sem debate teológico: quando 
“falar assim” vira sinal de santidade pública, e “não falar assim” vira suspeita de injustiça 
moral. Aí o manual deixa de ser guia de estilo e passa a funcionar como regra de pureza. 

E aqui precisamos dizer sem rodeios: a igreja não tem autoridade para transformar em 
pecado aquilo que Deus não chamou de pecado. E a igreja não pode converter em “boa 
nova” aquilo que não é o evangelho. 



5) Teologia da cruz: a igreja não é salva pela sua 
imagem 
O manual, em seu espírito, busca uma igreja mais sensível, mais justa, mais alinhada ao 
que entende como transformação social. Isso pode soar como virtude óbvia. Mas a teologia 
da cruz nos ensina a desconfiar de virtudes óbvias quando elas viram critério de glória. 

A igreja não é justificada por ser moderna, nem por ser inclusiva, nem por ser “do lado 
certo”. A igreja é igreja porque Cristo está presente, perdoando pecadores e formando um 
povo pela Palavra. 

Quando o desejo de “não ofender” se torna critério diretor, a igreja corre o risco de tentar 
remover o escândalo do evangelho. Mas o evangelho sempre escandaliza alguém: o 
moralista e o libertino, o religioso e o secular. O ponto não é ser ofensivo; o ponto é não 
trocar o Crucificado por respeitabilidade cultural. 

E isso vale para os dois lados: tanto para quem quer “atualizar” a igreja para ser aceita, 
quanto para quem quer “congelar” a igreja para se sentir puro. Teologia da glória é uma 
tentação de direita e de esquerda. A teologia da cruz nos chama à outra coisa: fidelidade 
humilde, serviço concreto, e confiança de que Deus age por meios fracos. 

6) Escritura e liturgia: quando a política encosta nos 
meios de graça 
Aqui eu peço cuidado especial. 

Quando orientações de linguagem entram na esfera de liturgia, pregação e uso bíblico, há 
um risco de deslocamento: a Palavra revelada passa a ser tratada como material bruto a ser 
“corrigido” por um ideal contemporâneo. 

Sim: toda tradução envolve escolhas. Sim: toda comunidade explica termos e contextos. 
Mas é diferente “explicar” e “reordenar”. 

Por isso, um debate teológico formal é necessário: quais mudanças são de clareza e quais 
implicam mudança de confissão? Quais preservam o “por nós” de Cristo e quais deslocam o 
centro para um código moral? Quais mudanças são apenas de clareza e boa comunicação 
— e quais acabam, na prática, impondo um novo critério moral para medir ‘quem é justo’ e 
‘quem acolhe’? Em outras palavras: essas mudanças servem para anunciar com mais 
nitidez o evangelho de Cristo aos pecadores, ou passam a exigir uma performance 
linguística como sinal de retidão e pertencimento? Em quais contextos a linguagem 
tradicional comunica bem e em quais ela precisa de explicação pastoral? Essas perguntas 
não se resolvem por tabela comparativa; resolvem-se por exegese, ensino e discernimento 
eclesial. 



7) Acolhimento real: mais do que linguagem, sem 
menosprezar linguagem 
O manual associa linguagem inclusiva a acolhimento. Há um núcleo legítimo aqui: palavras 
podem abrir portas ou fechá-las. Mas acolhimento cristão não pode ser reduzido a 
linguagem — e tampouco pode ser substituído por linguagem. 

Acolhimento real é: 

●​ visitar, ouvir, servir, perdoar; 
●​ incluir pessoas na vida comunitária; 
●​ tratar com dignidade; 
●​ sofrer com os que sofrem; 
●​ chamar ao arrependimento e oferecer perdão; 
●​ ensinar com paciência. 

Uma igreja pode adotar toda a linguagem “correta” e ainda assim ser fria, orgulhosa e cruel. 
E uma igreja pode usar linguagem tradicional e ainda assim ser profundamente acolhedora, 
serviçal e misericordiosa. 

O ponto, portanto, não é desprezar linguagem. É impedir que linguagem se torne substituto 
de amor ou métrica de retidão. 

8) Vocação e sacerdócio geral: quem paga o custo 
dessas exigências? 
Quando códigos eclesiais se tornam complexos, quem sofre primeiro não é o “debatedor 
profissional”. Quem sofre é o membro simples, a liderança leiga, o idoso, o catequizando, o 
novo convertido — gente que serve a Deus em vocações ordinárias e que precisa de 
evangelho, não de prova. 

O sacerdócio geral dos batizados significa que todo cristão é chamado a orar, testemunhar, 
servir, consolar — e não a viver com medo de errar a senha do momento. E a vocação 
significa que Deus quer nos usar no mundo com amor concreto, não nos capturar em 
vigilância discursiva. 

Se o efeito prático do manual é produzir silêncio (“melhor não falar”), ansiedade (“vou ser 
corrigido”), ou divisão (“os puros versus os atrasados”), então algo está errado 
pastoralmente — ainda que a intenção tenha sido boa. 

9) Recomendações para debate comunitário (subsídio 
prático) 
Se esta carta servir como subsídio, proponho que comunidades e lideranças discutam o 
manual com três compromissos: 



1.​ Debate teológico formal e público (na igreja)​
 

○​ Não tratar o tema como apenas administrativo ou comunicacional. 
○​ Fazer o caminho: Escritura, confissão, liturgia, pastoral. 

 

2.​ Distinguir “opcional pedagógico” de “norma moral”​
 

○​ Onde o manual ajuda (clareza, cortesia), pode ser recomendado como 
recurso. 

○​ Onde o manual cria obrigação moral e fiscaliza consciência, deve ser 
explicitamente rejeitado. 

 

3.​ Proteger a liberdade cristã e a unidade​
 

○​ Não usar linguagem (nem inclusiva nem tradicional) como arma de pertença 
tribal. 

○​ Evitar policiamento entre irmãos. 
○​ Ensinar a comunidade a conversar com caridade: “o que você quis dizer?” 

antes de “você pecou”. 

 

4.​ Manter o centro: Palavra e sacramentos​
 

○​ Qualquer mudança de linguagem em liturgia e pregação deve ser julgada 
por: esclarece Cristo? preserva o evangelho? serve a fé? 

○​ Se não servir, não deve governar. 

 

Conclusão pastoral: não troquem Cristo por um código 
Irmãs e irmãos, a Lei acusa a todos — progressistas e conservadores. Todos temos nossos 
ídolos: aprovação cultural, pureza tribal, controle, medo, vaidade. A questão não é provar 
que “meu grupo é o justo”. A questão é voltar ao lugar onde Deus dá vida: Cristo por nós. 

Se você transformou linguagem inclusiva em medida de retidão, arrependa-se: você corre o 
risco de fazer da igreja um tribunal e de amarrar consciências. Se você transformou 
linguagem tradicional em troféu de superioridade, arrependa-se também: você corre o risco 
de trocar humildade por orgulho. 

O evangelho não exige performance linguística. Ele anuncia perdão. E onde há perdão, 
nasce um povo livre para amar — inclusive para falar com cuidado, quando isso realmente 
serve ao próximo, sem medo e sem chantagem de consciência. 

Conclusão pública: caridade, prudência e clareza 



Na praça pública, discutimos políticas, linguagem, educação e cultura com prudência e 
respeito. Na igreja, porém, não permitimos que esses debates tomem o trono do evangelho. 
O que nos governa não é o espírito do tempo, nem a reação ao espírito do tempo, mas o 
Senhor crucificado e ressuscitado. 

Que Deus nos conceda coragem para debater com seriedade, humildade para corrigir 
excessos, e amor para não devorar uns aos outros. E que, acima de tudo, nos conceda 
novamente o essencial: uma igreja que consola pecadores com Cristo, e que por isso serve 
o próximo com alegria — na linguagem e na vida. 

 

Em Cristo, 

 
 

Rodomar Ricardo Ramlow 
membro de Comunidade da IECLB 

12 de dezembro de 2025 
 

rodomar.ramlow@gmail.com 
 


	Quando a Igreja se Torna Escola de Linguagem: uma carta aberta sobre Palavra, consciência e caridade 
	1) A pergunta que governa: quem é senhor de quem? 
	2) Três camadas: o que é auxiliar, o que vira norma, e o que substitui 
	2.1) Uso auxiliar 
	2.2) Uso normativo 
	2.3) Substituição 

	3) A consciência: quando “cuidado” vira cativeiro 
	4) Lei e Evangelho: o que está em jogo teologicamente? 
	5) Teologia da cruz: a igreja não é salva pela sua imagem 
	6) Escritura e liturgia: quando a política encosta nos meios de graça 
	7) Acolhimento real: mais do que linguagem, sem menosprezar linguagem 
	8) Vocação e sacerdócio geral: quem paga o custo dessas exigências? 
	9) Recomendações para debate comunitário (subsídio prático) 
	Conclusão pastoral: não troquem Cristo por um código 
	Conclusão pública: caridade, prudência e clareza 

